
 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

13 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

Journal website: https://maqolat.com/ 

 

ISSN : 2985-5829 (Online)       Vol. 4, No. 1 (2026) 

DOI: https://doi.org/10.58355/maqolat.v3i4.190   pp.  13-25 

 

 
 

Research Article 

 
 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: 
Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya 

Terhadap Pemikiran Tradisional 
 
 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 
 

Universitas Darussalam Gontor, Ponorogo, Indonesia; 

muhammadiqbalokiakbar90@student.afi.ac.id    
 

 
Copyright © 2025 by Authors, Published by MAQOLAT: Journal of Islamic Studies. 
This is an open access article under the CC BY  License 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

Received : October 19, 2025   Revised  : November 25, 2025  
Accepted : December 01, 2025  Available online : January 25, 2025 
 

How to Cite:  Muhammad Iqbal Oki Akbar. (2026). Al-Madinah al-Fadilah in Islamic Political Philosophy: 
An Exploration of Al-Farabi’s Thought and Its Impact on Traditional Thought. MAQOLAT: Journal of 
Islamic Studies, 4(1), 13–25. https://doi.org/10.58355/maqolat.v4i1.190 

 
 
Al-Madinah al-Fadilah in Islamic Political Philosophy: An Exploration of Al-Farabi's Thought 
and Its Impact on Traditional Thought 
 
Abstract. One of the most knowledgeable philosophers in his field is a philosophy that inspired him 
to think critically, because his writings contain the political views of Al-Madina Al-Fadillah. This study 
analyzes Islamic political philosophy in Al-Farabi's thoughts. This research is a library research, and 
the methods used in this study are descriptive analysis and qualitative analysis. Al-Farabi put forward 
the concept of al-Madinah al-Fadilah to reconcile faith and reason. The concept of government in Al-
Farabi's theory is based on the leadership style and traditions of the Prophet Muhammad SAW, a 
messenger and caliph. In addition, in this theory the concept of good character is influenced by the 
ideas of Plato and Aristotle, especially the idea that views humans as social beings. In addition, al-
Farabi was greatly influenced by social and political movements during the Abbasid era, political 

 

https://maqolat.com/
https://doi.org/10.58355/maqolat.v3i4.190
mailto:muhammadiqbalokiakbar90@student.afi.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

14 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

conflict, unrest, political instability and insecurity were the main causes of the birth of this idea. The 
principles contained in almost all intellectual forms born outside the Islamic world show significant 
differences from Greek philosophy, especially in responding to the challenges of the times, towards 
God and the world, towards revelation and thought, towards worship and thought. Furthermore, when 
Islamic philosophers discussed nature and humanity, they were only enlightened by the spirit of 
Islamic teachings or the authority of the Quran. These influences demonstrate that Islamic thought 
differs from other forms of thought. 
 
Keywords: Al-Farabi, Philosophy, Politics, Islam. 
 
Abstrak. Salah satu filosof yang paling berpengetahuan di bidangnya adalah filsafat yang 
menginspirasinya untuk berpikir kritis, karena tulisannya memuat pandangan politik Al-Madina Al-
Fadillah. Penelitian ini menganalisis filsafat politik islam dalam pemikiran Al-Farabi. Penelitian ini 
merupakan penelitian kepustakaan, dan metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis 
deskriptif dan analisis kualitatif. Al-Farabi mengemukakan konsep al-Madinah al-Fadilah untuk 
mendamaikan iman dan akal. Konsep pemerintahan dalam teori Al-Farabi didasarkan pada gaya 
kepemimpinan dan tradisi Nabi Muhammad SAW, seorang rasul dan khalifah. Selain itu, dalam teori 
ini konsep karakter yang baik dipengaruhi oleh gagasan Plato dan Aristoteles, khususnya gagasan yang 
memandang manusia sebagai makhluk sosial. Selain itu, al-Farabi sangat dipengaruhi oleh gerakan 
sosial dan politik pada masa Abbasiyah, konflik politik, kerusuhan, stabilitas politik dan 
ketidakamanan menjadi penyebab utama lahirnya ide ini. Prinsip-prinsip yang terkandung dalam 
hampir semua bentuk intelektual yang lahir di luar dunia Islam menunjukkan perbedaan besar dengan 
filsafat Yunani, terutama dalam menyikapi tantangan zaman, terhadap Tuhan dan dunia, terhadap 
wahyu dan pemikiran, terhadap ibadah dan pemikiran. Lebih jauh lagi, ketika para filosof Islam 
membahas tentang alam dan manusia, mereka hanya tercerahkan oleh ruh pesan ajaran Islam atau 
kewibawaan Al-Qur'an. Pengaruh-pengaruh tersebut menunjukkan bahwa pemikiran Islam berbeda 
dengan bentuk pemikiran lainnya. 
 
Kata Kunci: Al-Farabi, Filsafat, Politik, Islam. 

 
 

PENDAHULUAN 
Al-Farabi adalah seorang filsuf politik besar yang percaya bahwa seseorang 

harus cukup berani untuk menjadi sempurna, baik fisik maupun mental, untuk 
mencapai tujuan tertinggi. Ia juga mengembangkan teori politik yang 
menggabungkan gagasan banyak filsuf Yunani, termasuk Aristoteles dan Plotinus. 
Sebelum melanjutkan, sebaiknya Anda membiasakan diri dengan biografi Al-Farabi 
terlebih dahulu. Biografi Al-Farabi dikaitkan dengan kata yang tidak diketahui dan 
kemudian tidak jelas. Nama lengkapnya adalah Abu Nasir Al-Farabi. Namun menurut 
sumber lain, nama lengkapnya adalah Abu Nasr Muhammad Ibnu Muhammad Ibnu 
Tarkhan Ibnu Uzalah Al-farbi, dan ia dilahirkan di wasij di sebuah desa kecil bernama 
Farab (Transoxania) pada tahun 257 H/870 M..1 Di Eropa, ia lebih dikenal dengan 
namanya yang masih masih belum kita ketahui yaitu Alfaharibius2. Meskipun dia 
berasal dari Turki, dia masih memiliki hubungan dengan Iran. Ayahnya adalah 
seorang jenderal Persia dan ibunya orang Turki. Oleh karena itu, sebagian orang 

 
1 Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam, cet. ke-12, ( Jakarta : PT Bulan Bintang, 

2008 ), hlm 16. 
2 Muhammad Iqbal dan Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam, ( Jakarta : Kencana, 

2010 ),hlm 6.  
 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

15 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

mengatakan bahwa Al-Farabi berasal dari Türkiye. Pada saat yang sama, ada pula 
yang mengatakan bahwa dia berasal dari Persia, namun menurut tradisi Islam, 
kemungkinan besar ayahnya adalah orang Persia, meskipun dia adalah ulama Islam 
terbesar di antara orang lain. saya. Ia tidak banyak berbicara tentang dirinya dan 
murid-muridnya karena informasi yang ada sangat sedikit. Menurut berbagai sumber 
dan dokumen tentang Al-Farap, ia berangkat ke Bagdad pada usia 40 tahun, yang 
merupakan pusat kebudayaan dan ilmu pengetahuan di seluruh dunia pada saat itu. 
Di Bagdad, ia belajar logika dan filsafat dari Abu Bisyr Mattius Ibnu Yunus yang 
beragama Kristen, dan hukum Arab dari Abu Bakr al-saraj. Selama belajar di Bagdad, 
ia biasa berdiskusi, mengajar dan mengulas buku. Ia membaca buku-buku filsafat 
untuk memperdalam pemikirannya dan pada tahun 330 H/945. ia pun memutuskan 
untuk pindah ke Damaskus. untuk lebih berkonsentrasi pada ilmu pengetahuan dan 
filsafat, sedangkan di Damaskus ia bertemu dengan  Sultan dinasti Hamdan di Aleppo 
adalah Saif al-Daulah.  Setelah bertemu dengan Sultan al-Hamdani, ia nampaknya 
sangat tertarik dengan penampilan Al-Farab, mantel serta kecerdasannya. Sultan 
menyuruh Al-Farab untuk pindah ke Aleppo, tempat dimana dia berada.3. Nama baik 
ini berarti Sultan mengangkat Al Farab menjadi ulama di istananya, dan mendapat 
gaji yang besar. Namun karena Al-Farabi ingin menolak dan  hidup sederhana 
(absurd), tanpa tertarik pada barang dan keuntungan duniawi, maka ia  
membutuhkan 4 dirham atau setara dengan 15.000 rupee  saat ini. Untuk memenuhi 
kebutuhan sehari-hari,  Al-Farabi  menggunakan uang sakunya untuk dibagikan 
kepada orang miskin dan melakukan kegiatan amal di Aleppo dan Damaskus.4.  

Melihat cara sederhana Al Farab (bijaksana), dia ingin menginvestasikan 
sebagian kekayaannya dan melakukan pekerjaan sosial. Dia suka diam dan sangat 
suka menulis dan membaca, yang dia lakukan di bawah cahaya jam malamnya.5 Tidak 
salah jika dikatakan bahwa Al-Farabi adalah seorang sufi (orang yang selalu 
mendekatkan diri kepada Allah SWT).6 Al-Farabi  banyak menulis esai, namun 
tulisannya tidak sepopuler Ibnu Sina. Tulisan Al-Farabi biasanya berupa paperback 
atau artikel pendek, dengan sedikit referensi dalam volume besar. Banyak esainya 
yang hilang, dan sekitar 30 esainya, yang ditulis dalam bahasa Arab, masih bertahan..7 
Namun menurut sumber lain, komposisinya ada  lebih dari seratus.8 Namun  jumlah 
kitab yang ditulis juga diyakini sebanyak 102 kitab, meliputi 17 Tafsir, 60 monografi, 
dan 25 monografi. Al-Farabi berjumlah 117 kitab ilmiah, satu mantiq dan satu logis. 
Dia menulis 43 esai dan 11 buku tentang matematika, sastra, teknologi dan musik,  
dan alam. Cakrawala, Kedokteran, Sepuluh Hewan dan Kimia, Ilmu Kesabaran Yaitu 

 
3 Sirajud din Zar, Filsafat Islam : Filosof dan Filsafatnya, (Jakarta : PT RajaGrafindo persada, 

2004), hlm 66.  
4 Mustofa hasan, Sejarah Filsafat Islam: Geneologis dan Transmisi Filsafat Timur ke Barat, 

(Bandung: CV Pustaka Setia, 2015), hlm. 194.  
5 Muhammad Iqbal., Pemikiran Politik., hlm. 5-6. 
6 De Boer, The History of Philosophy in Islam (Edward R. Jones, Trans), (New York: Dover 

Publications, Inc, 1967). 
7 Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1996), hlm. 82. 
8 Osman Bakar, Hierarki Ilmu: Membangun Rangka PikirIslamisasi Ilmu Menurut Al-Farabi, Al-

Ghazali, Qutb al-Din Al- Syirazi, terj. Purwanto, Cet.-I, (Bandung: Mizan, 1997), hlm. 47.  



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

16 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

Ilmu Pikiran, Misteri Alam, Metafisika, untuk sebelas buku,9 Politik, atau ilmu politik 
dan moral kurang lebih 14 buku, antologi berisi karya-karya filosof Yunani, dan 
lainnya kurang lebih 28 buku. Dilihat dari karya-karyanya, nampaknya para filosof 
Islam memang menguasai berbagai bidang.10 

Dalam tulisannya tentang al-Madīnah al-Fāḍilah, Al-Farabi mencoba 
memadukan iman dan akal. Konsep pemerintahan dalam teori al-Farabi mengikuti 
bentuk dan karakter kepemimpinan Rasullullah Sawi di  bumi sebagai duta besar dan 
khalifah. Kedudukan Nabi menjadi simbol kemampuan Al-Farabi dalam 
mengemukakan pandangannya tentang perjuangan umat. Al-Farabi berpendapat 
bahwa penting untuk menyelesaikan masalah-masalah sosial guna mencapai keadaan 
yang baik. Tujuannya adalah untuk meningkatkan pemahaman yang benar tentang 
kehidupan nyata umat yang dicita-citakan Al-Farabi melalui konsep kehidupan umat 
yang diciptakan oleh Al-Farabi. 
 

METODE 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan menggunakan metode 

penelitian bibliografi. Data primer diperoleh dari Kitab Al-Farabi  Ârâ Ahl al-Madînah 
al-Fâdhilah dan penelitian lainnya. Saat itu, data sekunder diperoleh dari berbagai 
artikel dan kajian yang dilakukan oleh penluis, berbagai ulama tentang kontribusi Al-
Farabi dalam politik Islam. Dalam analisis data, penulis menggunakan metode 
analisis untuk menganalisis pemikiran dan pendapat Al-Farabi dan orang lain, serta  
mengetahui apa manfaat dari pemikiran Al-Farabi. 

 
PEMBAHASAN 
Pemikiran Politik Al-Farabi 

Kita ketahui di atas, termasuk Al-Farabi, seorang filsuf Yunani yang  menguasai 
ilmu politik, teori politik Al-Farabi sarat akan nuansa keagamaan yang menunjuk 
pada tujuan sebenarnya manusia, memadukan kebahagiaan internasional dan 
Ukraina. Sulit untuk menerapkan konsep yang disampaikan, sehingga tidak mudah 
untuk menerapkannya di satu negara atau negara lain. Namun Al-Farabi berusaha 
semaksimal mungkin menyajikan teorinya dengan cara yang orisinal dan unik, meski 
ada yang mengatakan teori tersebut berasal dari  para filsuf Yunani kuno.Di sini Al-
Farabi mencoba memaparkan teorinya melalui permasalahan teologis mengenai 
hubungan antara manusia, benda langit (ats-Tsawani), Tuhan (Almabda 'Alawwal) 
dan pikiran aktif (Alaql Alfa'al). Dalam pemikiran politiknya, Al-Farabi tidak hanya 
mempertimbangkan pemimpin (negara) atau negara utama (ideal state), namun juga 
mempertimbangkan kota-kota dalam lingkaran negara-negara ideal hingga dunia 
yang terdiri dari negara-negara penting.11 

 
9 Yusran Asmuni, Pertumbuhan dan Perkembangan Berpikir dalam Islam, (Surabaya: Al-Ikhlas), 

hlm. 43  
10 Joshua Parnes, An Islamic Philosophy ofVirtuous Religions, Introducing Al-Farabi, (New York: 

State University of New York Press, 2006).  
11 Acmad Toquero Macarimbang, “Envisioning A Perfect City; An Introduction to Al Farabi’s 

Political Philosophy”, in IQRA’: Journal for Islamic Identities and Dialogue in Southeast Asia, 1 2013, 73-
92.  



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

17 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

Menurut Al-Farabi, pemerintahan atau masyarakat  muncul setelah  kepala 
pemerintahan merupakan salah satu bagian pemerintahan yang bertujuan untuk 
mencapai tujuan yang sama, seperti penciptaan dunia, Tuhan harus menjadi yang 
pertama. Alam ada. Dalam teori kepemimpinan Al-Farabi, hubungan pemikiran 
individu dan masyarakat merupakan hal yang penting, dan peran serta tindakan 
pemimpin terhadap warga negara akan berbeda-beda tergantung bagaimana 
menciptakan gambaran  tujuan masing-masing negara. . Namun Alfarabi mengambil 
pilihan terbaik yang dinilai sangat baik (very good) dengan mengedepankan kerja dan 
kerja untuk mewujudkan pemerintahan yang arif dan berakhlak mulia serta 
berkarakter baik masyarakatnya.12 Diantara berbagai karyanya, Al-Farabi merupakan 
seorang filosof yang menaruh perhatian pada permasalahan sosial, diantara karyanya 
terdapat dua buah kitab yang khusus membahas mata pelajaran sosial dan politik, 
yaitu Ara'ahl Madinah Alfadhilah dan alsiyasah Almadaniyah. Selain itu, terdapat juga  
ringkasan hukum-hukum Plato (nawamis) yang ditulis tangan dan masih tersimpan 
dengan baik di Perpustakaan Leiden.13 Manusia tidak dapat memenuhi kebutuhan 
dasarnya dalam kehidupan sehari-hari tanpa bantuan orang lain. Hal ini juga 
termasuk dalam kategori Alsiyasah Almadaniyah, bahkan masyarakat awam pun 
tidak dapat hidup tanpa  interaksi sosial, kelompok, hubungan atau partisipasi dalam 
kelompok. Komunitas itu sendiri juga ada dalam ukuran, besar dan kecil, sedangkan 
komunitas yang lebih besar  terdiri dari orang-orang dari latar belakang yang berbeda, 
namun dengan satu pemikiran dan tujuan, pengertian dan mencari bantuan. Itu 
berasal dari tradisi yang dipupuk sejak kecil. Ini adalah komunitas berukuran sedang 
dengan hanya  satu komunitas. Misalnya, dalam tiga masyarakat yang merupakan 
bagian dari keseluruhan masyarakat, yang terkecil, yaitu masyarakat yang tinggal di 
kota, maka kota merupakan salah satu aspek sejarah dari keseluruhan masyarakat. 
Yang tidak begitu bagus adalah rumahnya, tamannya, dan rumahnya. Namun ada 
keluarga yang jauh lebih baik, yaitu  keluarga adalah bagian dari keluarga, dan 
keluarga adalah bagian dari desa. Tentu saja, menurut Al-Farabi sendiri, kesalahan 
itu bersifat egois. Komunitas nakal di sekitar kompleks dan desa dapat dikelola 
dengan baik sesuai peraturan kota. Selain itu, kota menjadi bagian dari perjuangan 
umat manusia. Kotanya sendiri tersebar di beberapa daerah sekitarnya.14 

  Ia menambahkan, interpretasi Alfarabi terhadap platform tersebut berasal dari 
perspektif sosial. Seiring dengan adanya ajaran agama Islam, semua itu adalah 
tentang kepercayaan dan kebutuhan manusia terhadap orang lain. Misalnya, ketika 
salah satu anggota suatu masyarakat menderita, maka anggota masyarakat yang lain 
juga akan ikut menderita. Ketika komunitasnya bahagia, maka anggotanya juga ikut 
bahagia dalam komunitas itu sendiri. Selain itu, setiap anggota bekerja sama sesuai 
tugas dan tanggung jawabnya. Mereka juga harus menggunakan keterampilan dan 
pengalaman mereka di bawah bimbingan manajer mereka daripada bekerja sendiri. 

 
12  Robert Hammond, The Philosophy Of Al-Farabi, (New York: The Hobson Book Press, 1947) 
13 Ibrahim Makdur, fi Alfalsafah Alislamiyah: Manhaj Thatbiquh, III. (Mesir : Dar Alma’arif, n.d.), 

p. 74. 
 
14 Al-Farabi, Kitab Alsiyasah Al madaniyah, Tahqiq Oleh Fauzi mitri Najjar, II (Beirut;Dar 

Almasyriq, 1993), hlm 69-70. 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

18 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

Dari sudut pandang Plato, Dunia terbagi menjadi tiga kelompok: warga negara, 
tentara, dan kepala negara. Itu bisa dilakukan dengan baik jika Anda melakukan 
pekerjaan Anda. Sekalipun Anda berasal dari kalangan bawah,  jika memiliki 
kemampuan untuk menjadi kepala negara atau panglima tentara.15 

Menurut Al-Farabi, setiap pemimpin  tidak membatasi dirinya pada politik 
untuk menunaikan tugas kepemimpinannya, namun harus diimbangi dengan etika 
(moralitas).16 Dalam karyanya Ara' Ahl Almadinah Alfadhilah, terdapat tiga jenis 
komunitas yang berkaitan dengan pandangan sosiologis, mulai dari komunitas besar, 
menengah, dan kecil. Pertama, komunitas besar yaitu komunitas yang berlokasi di 
dunia, kemudian komunitas menengah yang berlokasi di salah satu belahan dunia, 
dan komunitas kecil yaitu komunitas perkotaan yang berlokasi di suatu tempat di 
dunia. wilayah.17 Dalam komunitas yang paling kritis, anggotanya harus bekerja sama, 
antara lain karena manusia pada dasarnya adalah makhluk sosial yang saling 
membutuhkan, saling membantu, dan bekerja sama satu sama lain.   

Pandangan Al-Farabi, dalam opini kaum sofis fenomena alam muncul dalam 
masyarakat itu sendiri, tidak ada yang dipaksaan, bahkan tidak ada kebohongan atau 
kepalsuan, sehingga segala sesuatunya murni.18 Hasil kerjasama ini menciptakan 
suatu kesatuan yang mengisyaratkan rasa saling percaya, saling memperkuat dan 
harmoni dengan alam. Visi Al-Farabi tentang masyarakat lebih universal 
dibandingkan  Plato yang masih terbatas pada wilayah Polis atau  Yunani. Meskipun 
Plato mempunyai cita-cita untuk berpihak pada orang-orang Yunani kuno, namun 
hal ini tidak ditemukan dalam kehidupan baik hanya dalam politik, karena Plato 
menolak adanya pendapat-pendapat modern (menyimpang dari tradisi-tradisi 
Yunani kuno) yang muncul dari kaum sofis. negara hanya mengenal sopan santun, 
tetapi tidak mengenal alam. Pada dasarnya manusia adalah makhluk sosial dalam 
kehidupan bermasyarakat. Kemudian, sebagai seorang intelektual yang menjadi 
bagian dari masyarakatnya sendiri, ia harus menjaga interaksinya,  besar atau kecil. 
Komunitas tumbuh dengan terus mengedepankan komunikasi dan  akhirnya 
mencapai tujuan yang sama. Ketika tujuan tercapai, timbul perasaan puas, berguna, 
tersanjung, dan lain-lain. Namun di antara semua tujuan tersebut, masih ada 
beberapa yang belum tercapai atau bahkan dirasakan. Artinya ada perasaan tenang 
dalam jiwa mereka. Maka selanjutnya dicapai dengan berusaha mencapai perasaan 
tersebut, terciptalah keadaan dimana mereka  menganggapnya lebih penting dari 
tujuan pertama yang telah ditetapkan, dalam artian hidup mereka lebih tenteram dan 
membuat hidup bahagia.19 Kemudian Al-Farabi menggambarkan pernyataan di atas 
sebagai bentuk proses transisi tujuan masyarakat perkotaan menuju kesempurnaan. 

 
15 Hermawan, Konsep Negara., p. 5. 
16 Makdur Fi Alfalsafah., pp. 74-75 
17 Al-Farabi Abu Nashr, Ahl Almadinah Alfadhilah ( Beirut: Maktabah Alhilal 1995), pp. 112-113. 
18 Muhammad Abdurrahman Marhaba, Min Alfalsafat Alyunaniyah ila Alfalsafat Alislamiyah, 

(Beirut: Libanon: Uwaidat li Annasyr wa Atthiba’ah, 2000), p. 459.  
19 Al-Farabi, Kitab Alsiyasah., p. 44.  



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

19 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

Kontribusi Al Farabi Dalam Filsafat Politik Dalam  
 Bagian ini memaparkan gagasan-gagasan Al-Farabi tentang negara. Dalam hal 

ini diteliti ada tiga persoalan primer, yaitu ciri-ciri madinah ideal, klasifikasi dalam 
masyarakat, dan klasifikasi dalam negara.  
1. Ciri-ciri utama negara ideal  

Seperti  Plato, Aristoteles dan Ibnu Abi Rabi; Sebelumnya al-Farabi berpendapat 
bahwa manusia adalah manusia, yaitu diciptakan untuk hidup bersama karena tidak 
dapat memenuhi kebutuhannya tanpa bantuan atau kerjasama dan orang lain. 
Menurut Al-Farabi, tujuan masyarakat bukan hanya untuk memenuhi kebutuhan 
dasar hidup, tetapi juga untuk mewujudkan kehidupan sempurna yang memberikan 
kebahagiaan kepada manusia tidak hanya dalam arti material, tetapi juga dalam arti 
spiritual. Dunia manusia. Juga . Pandangan Al-Farabi terhadap konsep kehidupan 
bermasyarakat atau bernegara menunjukkan pengaruh keyakinan agamanya sebagai 
seorang muslim, termasuk pengaruh filsafat Plato dan Aristoteles yang 
menghubungkan politik dengan moralitas, etika dan etika. . Pemikiran Al-Farabi  (Al-
Madinah Al-Fadilah). Pertama, dengan tujuan menguasai dunia  melalui sistem dunia 
tunggal dan mengikuti Pemerintahan Besar (al-Madīnah al-Fāḍilah), suatu negara 
yang sempurna dan bijaksana seperti yang digagas oleh Plato dan Aristoteles serta 
para filosofnya. Pimpin bangsa dan dekati tradisi nabi.20 Kedua, menurut al-Farabi, 
pulau adalah tanah suci, tujuannya adalah kesejahteraan masyarakat, material dan 
spiritual. Bersama presiden dan wakil kenabiannya. Negara ini didukung oleh 
komunitas yang bekerja sama, bekerja sama dan bekerja sama dalam pemikiran dan 
tindakan. Setiap pemerintahan yang dibentuk pasti mempunyai kepala negara yang 
menjadi tujuan dan dambaan utama  setiap warga negara. Perintah Al-Farabi adalah 
agar setiap warga negara senantiasa berusaha mencapai tujuan akhir negaranya, yaitu 
harapan dan cita-cita. Tujuan utama Al-Farab adalah "kebahagiaan". Sifat  kota dapat 
dilihat dari berbagai cara: 
a. Pemikiran Warga Negara 

 Itu adalah tampilan yang sempurna atau sempurna. Konsep ini dijelaskan 
dalam buku “Arā’u Ahli Madīnah al-Fāḍilah” (Tren Model Masyarakat Perkotaan). 
Dalam pandangannya, pemerintah berasal dari masyarakat perkotaan. Sejarah suatu 
bangsa dimulai dari kehidupan masyarakat dan warga negaranya. Ada keyakinan dan 
pemikiran yang kuat bahwa masyarakat atau warga negara harus bekerja dan 
berjuang untuk mencapai kebahagiaan, yang merupakan tujuan akhir bangsa. Orang 
yang berpikir dan bercita-cita  menjadi warga  suatu negara,  warga negara yang besar, 
hendaknya hanya didirikan oleh orang-orang yang berakhlak mulia. Untuk menjadi 
proyek nasional harus ada kemauan  yang kuat untuk mendorong masyarakat berbuat 
baik, dan di sini didorong bahwa pekerjaannya baik, itu sudah menjadi hal yang 
lumrah. hujan.  
b. Moral  

Moral  Al-Farabi membicarakan prinsip-prinsip dasar tersebut dalam sebuah 
buku yang merupakan tafsir atas karya Aristoteles yang berjudul Kitabu al-Akhlaq 

 
20 H. Zainal Abidin Ahmad, Negara Utama, (al-Madianah al- Fadilah) (Jakarta: Kinta, 1968), 103.  
 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

20 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

(Nicomachean Ethics of Aristoteles).21 Buku ini merupakan buku pertama berbahasa 
Arab yang membahas tentang ilmu akhlak. Sebagai pionir di jalur ilmu pengetahuan, 
Al-Farabi  meletakkan landasan yang kokoh. Ia tidak hanya menerbitkan beberapa 
buku berdasarkan filosofi dan gagasan Aristoteles,  tetapi juga mendirikan landasan 
baru dan kokoh di bawahnya, Islam, dan moralitas keempat kebahagiaan total, 
kebahagiaan materi, dan pencapaian kebahagiaan materi. Kebahagiaan spiritual, 
moralitas terbagi menjadi dua bagian. Dengan kata lain, akhlak (Mahmudah) adalah 
akhlak yang baik dan akhlak (Mazmumah) adalah akhlak yang buruk. Semua orang-
orang besar di muka bumi melatih  dan membiasakan diri dengan ciri-ciri utamanya, 
sehingga mempunyai akhlak (tabi'at) yang baik  dan berpaling dari siapa pun. 

Setiap warga negara harus mempunyai pendapat, dan warga negara tersebut 
harus diperlakukan dengan hormat. Bagaimana cara menemukan moralitas primer 
dan bagaimana cara menentukan moralitas rendah (buruk)? Aristoteles menjawab: 
Karya-karya itu adalah akal (akal) dan filsafat. Saat ini dapat dibagi menjadi lima 
tema: religi (agama), hedonisme (kesenangan), utilitarianisme (keuntungan), energi 
(kekuasaan), naturalisme (hukum alam), dan kebijaksanaan (pemikiran tinggi). dari 
masyarakat yang diciptakan, ada yang sempurna dan ada pula yang tidak benih 
bermacam-macam Al-Farabi ingin berjuang untuk memahami konsep kesetaraan dan 
persatuan di antara manusia yang telah dianjurkan oleh Plato.22 Namun gagasan 
tersebut sulit diwujudkan karena adanya keberagaman negara, keberagaman tersebut 
disebabkan oleh faktor-faktor tertentu seperti kepribadian, budaya, lingkungan alam 
dan bahasa, karena setiap negara mempunyai bahasanya masing-masing. Al-Farabi 
menekankan bahwa bumi itu beraneka ragam karena mempunyai dua aspek alam, 
yaitu sifat peristiwa dan alam, serta berkaitan dengan sebab lain selain alam yaitu 
bahasa. Perbedaan tersebut timbul karena sebab-sebab alamiah, seperti perbedaan 
unsur-unsur di langit yang membentuk aspek kehidupan spiritual dan perbedaan 
unsur bumi yang membentuk aspek kehidupan jasmani dan duniawi.23 Perbedaan 
geografis mempengaruhi perbedaan jumlah uap yang naik ke atas bumi. Kabut apa 
pun yang terjadi di daratan dapat menimbulkan masalah bagi kawasan tersebut. 
Perbedaan uap mempengaruhi perbedaan udara dan air. Perbedaan udara dan air 
mempengaruhi keanekaragaman tumbuhan dan hewan. Oleh karena itu, pangan 
suatu negara juga berbeda-beda. bermacam-macam Pola makan manusia mengikuti 
keragaman makanan  dan praktik pertanian yang telah berevolusi dari manusia di 
masa lalu. Hal tersebut mempengaruhi perbedaan perilaku.24 Pengaruh faktor 
lingkungan, iklim, geografi dan pangan dalam suatu masyarakat dapat membentuk 
pola pikir tentang hubungan dalam suatu masyarakat, sehingga mempengaruhi 
hubungan, sikap dan tradisi. Hal ini membawa keberagaman pada sistem sosial dan  
politik suatu masyarakat. 
2. Masyarakat Penduduk 

 
21 Galston, Mirian. Politics and Excellence, The Political Philosophy Al-Farabi. New Jersey: 

Princeton University Press 1990.  
22 Farabi (al), Abu Nasr Muh}ammad. Arā’ Ahl Madīnah al-Fad ilah. Cairo: al-Handawi, 2012. 

Hlm 63. 
23 Aburisman, Al-Farabi dan Logika Aristoteles. Al Jami‟ah No 34 Th. 1986.hlm 12 
24 Ali Abdul Mu’ti Muhammad, Filsafat Politik, 357.  



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

21 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

a. Masyarakat sempurna 
 Menurut al-Farabi, ada tiga jenis masyarakat ideal: Pertama, masyarakat  besar, 

yaitu persatuan banyak negara yang sepakat untuk berpartisipasi, membantu 
dan bekerja sama.25 Kedua, masyarakat diplomatis, yaitu masyarakat dalam satu 
negara (state). Ketiga, ada masyarakat sempurna yang hidup dalam komunitas 
kecil, sebuah negara kota.26 Atau dengan nama lain; Masyarakat besar yang 
terbaik adalah perkumpulan negara, masyarakat terbaik adalah benua, dan 
masyarakat kecil terbaik adalah kota.27 

b. Masyarakat Belum Sempurna 
 Sedangkan menurut al-Farabi, masyarakat yang tidak sempurna dan tidak 

sempurna adalah kehidupan sosialnya di rumah, di desa, di jalan, di tingkat 
keluarga. Dari ketiga jenis interaksi yang tidak sempurna dan tidak sempurna,  
kehidupan sosial dalam rumah atau keluargalah yang paling tidak bersifat 
sosial. Keluarga adalah komunitas, komunitas adalah komunitas desa, 
komunitas desa adalah komunitas kota-negara. Penciptaan kota dan desa, 
keduanya penting bagi negara-kota. Bedanya hanya desa merupakan bagian dari 
kota-kota, sedangkan desa hanyalah pelengkap untuk memenuhi kebutuhan 
kota-kota. Dapat dikatakan bahwa keyakinan Alfarabi bukanlah masyarakat 
yang sempurna karena ketiga bagian sosial masyarakat tersebut belum 
sepenuhnya siap untuk hidup mandiri dan mandiri dalam memenuhi 
kebutuhan  ekonomi, sosial, budaya dan jiwa warganya. Keinginan.28 

3. Negara 
Al-Farabi ingin memikirkan dunia. Al-Farabi menggambarkan negara sebagai 

kumpulan kota dan menganggapnya sebagai kota  kecil. Menciptakan kebahagiaan 
sejati dan mencapai keunggulan membutuhkan kota, bangsa, dan dunia. Baginya, 
komunitas yang pertama adalah komunitas yang saling bahu membahu demi 
kebahagiaan. Negara yang baik adalah negara dimana kota-kotanya bekerja sama 
untuk mencapai kebahagiaan. Dunia yang baik adalah dunia di mana semua bangsa 
berbagi kebahagiaan.. 29 

 Al-Farabi mengklasifikasikan menjadi: 
a. Kota Utama (al-madaniyah al-fadhilah) 

Menurut Alfarabi, ini adalah negara asal yang warganya memiliki keterampilan 
dan kemampuan berbeda-beda. Mereka mencakup pemimpin dan beberapa warga 
negara yang  mendekati kualitas pemimpin, masing-masing memiliki keterampilan 
dan pengalaman untuk melakukan tugas-tugas yang mendukung pengetahuan 
pemimpin. Ini dari baris pertama dan bab. Di bawahnya terdapat kelompok warga 
desa yang berperan membantu masyarakat desa pertama, dan kelompok ini masuk 
ke dalam kelompok kedua atau sekunder. Di bawah ini adalah kelompok lain  yang 
misinya adalah untuk membantu kelas atas, dan seterusnya sampai ke kelas terakhir 

 
25 Muhammad Azhar, Filsafat Politik, 78. 
26 Ali Abdul Mu’ti Muhammad, Filsafat Politik, 354.  
27 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, 51.  
28 Ibid., 52 
29 Ibid., 358. 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

22 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

dan terbawah dari warga pemerintah pusat yang  tidak memiliki pekerjaan lain selain 
bekerja untuk kelas lain tanpa menerima layanan siapapun.30 

al-Farabi berpendapat tidak semua warga negara berhak menjadi pemimpin 
negara/kota. Hanya orang-orang yang paling benar yang dapat memerintah negara-
negara besar. Al-Farabi berkata: “Sebagaimana sempurnanya organ tubuh yang besar, 
maka pemimpin bangsa yang besar pun harus sempurna. Pemimpin besar suatu 
bangsa mempunyai dua hal: (1) akhlak dan budi pekerti, dan (2) bakat dan keinginan. 
Al-Farabi mengatakan bahwa tidak hanya satu orang yang menjadi penguasa 
negaranya, namun hanya satu orang yang memiliki dua sifat tersebut di atas.31 

Sifat dan kriteria kepala negara harus memenuhi ciri-ciri kepemimpinan sebagai 
berikut: 1) Kelengkapan bagian tubuh; 2) Sudah dikenal luas dan mudah dipahami. 3) 
kualitas pikiran Anda; 4) Ekspresikan ide Anda dengan baik dan mudah dipahami. 5) 
Saya menyukai pendidikan dan saya suka mengajar. 6) Tidak berkompetisi pada 
kategori makanan, minuman atau wanita. 7) kejujuran dan integritas. 8)kemurnian; 
9)Jangan mengutamakan dunia. 10) Bersikap adil. 11) Baik hati dan penuh gairah; 12) 
Anda berpikiran kuat, berani, bersemangat, dan tak kenal takut. Jika tidak ada orang 
yang mempunyai 12 ciri tersebut, maka dapat dikatakan kepala pemerintahan adalah 
presiden komisi tetap.32 

Pemikiran Filsafat Politik Al-Farabi Al-Farabi mengemukakan pendapatnya 
dalam filsafat politik, yaitu:  
1. Pemerintahan,  
2. Pandangan tentang negara,  
3. Pembagian masyarakat dan  

Artinya, masyarakat sipil terorganisir dengan beragam keterampilan dan 
pengetahuan yang mampu memenuhi kebutuhan dasar kehidupan manusia. Baik Al-
Quran maupun kitab-kitab suci secara jelas tidak menyebutkan apakah negara 
tersebut berbentuk republik atau monarki, sistem presidensial, atau kepala negara 
yang dipecat. Lalu bagaimana sistem kekuasaan yang ada saat ini, haruskah 
dipisahkan dan dibagi antara kekuasaan dengan eksekutif, legislatif, dan yudikatif? 
Jelas ketiga kekuatan tersebut terdapat dalam karya Asulullah dan Al-Qur'an, 
termasuk QS. An_nisa': 58-59. 

بٱِلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللَََّّ   إِنَّ ٱللَََّّ يََْمُركُُمْ أَن تُـؤَدُّوا۟ ٱلَْْمَـنٰٰـَتِ إِلَٰٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيَْْ ٱلنَّاسِ أَن تََْكُمُوا۟ 
ا ا بَصِيرًۭ يعرًۢ يٰـَٰٓأيَّـُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُـوٰٓا۟ أَطِيعُوا۟ ٱللَََّّ وَأَطِيعُوا۟ ٱلرَّسُولَ   ٥٨  نعِِمَّا يعَِظُكُم بهِِۦٰٓ ۗ إِنَّ ٱللَََّّ كَانَ سََِ

بٱِللََِّّ وَٱلْيـَوْمِ  وَأُو۟لِ ٱلَْْمْرِ مِنكُمْ ۖ فإَِن تَـنٰـَزَعْتُمْ فِِ شَىْء ًۢ فَـرُدُّوهُ إِلَ ٱللََِّّ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُـؤْمِنُونَ  
لِكَ خَيْرًۭ   ـاَخِرِ ۚ ذَٰ  ٥٩ وَأَحْسَنُ تََْوِيلر ٱلْ

 

 
30 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, 53. 
31 Ali Abdul Mu’ti Muhammad, Filsafat Politik, 360.  
32 Muhammad Azhar, Filsafat Politik, 79. 

 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

23 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada 
yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di 
antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya Allah memberi 
pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha 
mendengar lagi Maha melihat. Hai orang-orang yang beriman, aatilah Allah dan 
taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan 
pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul 
(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang 
demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya. 

Menurut Al-Farabi, pemerintahan adalah kepala pemerintahan yang dipilih 
oleh rakyat, sarana pemerintahan adalah rakyat, wilayah, keberadaan pemerintahan 
dan pengetahuan pemerintah lainnya. Selain nilai-nilai tersebut, Al-Farabi 
menekankan apa yang dianggapnya paling penting.33 

Al-Farabi  menempatkan politik pada posisi yang sangat penting karena 
sebagian dari filosofinya adalah tujuan politik, namun politik bukanlah tujuan, 
melainkan sarana untuk mencapai tujuan akhir manusia, yaitu kebahagiaan melalui 
pemberdayaan.34 itu tercapai Mengenai pandangan politik, Mustofa mengatakan 
bahwa Al-Farabi memandang ilmu politik adalah ilmu yang menyelidiki aspek 
tingkah laku, bentuk, kehidupan, hakikat dan hakikat. untuk pekerjaan atau 
pekerjaan Anda. Perilaku dan gaya hidup. Kebahagiaan yang  hakiki (sejati) bukanlah 
sesuatu yang bisa diraih saat ini (di dunia) atau setelah kematian (di akhirat). Namun, 
kebahagiaan besar itu ibarat ketenaran, hiburan, dan kekayaan yang seolah-olah 
dijadikan pedoman dalam hidup. 

 
KESIMPULAN 

 Pandangan politik Alfarabi banyak dipengaruhi oleh pandangan politik para 
filsuf Yunani yaitu Plato dan Aristoteles. Pemikiran kedua filosof tersebut banyak 
yang diterapkan pada konsep Islam oleh Al-Farabi. Pandangan politik Al-Farabi  
dikenal sebagai nasionalisme arus utama. Teori ini mirip dengan teori Plato. Keadaan 
harta benda adalah keadaan yang mempengaruhi tubuh seseorang. Tempat dimana 
organ-organ  tubuh  saling terhubung satu sama lain. Selain itu, sama seperti adanya 
pemerintahan besar, lembaga-lembaga di dalamnya juga saling berhubungan. Untuk 
mencapai tujuan bersama. Tanah air adalah tanah tempat masyarakatnya mengetahui 
kebenaran tentang ketuhanan dan akhirat, serta bertakwa pada prinsip-prinsip 
kebaikan. Negara kita dipimpin oleh seorang filosof yang juga seorang nabi. Artinya 
adalah orang yang sempurna ilmu dan tingkah lakunya. Pemikiran tentang Musuh 
Negara-Negara Besar. Ada empat suku utama yang menentang: suku bodoh, suku 
jahat, suku bebas, dan suku revolusioner, dan masing-masing suku dibagi menjadi 
beberapa kategori. 

Kontribusi pemikiran Alfarabi adalah mengungkapkan pendapat tentang 
politik: pemerintah, Menurut Al-Farabi, pemerintahan adalah kepala pemerintahan 

 
33 Al-Farabi, Kitab Alsiyasah Al madaniyah, Tahqiq Oleh Fauzi Mitri Najjar, II Beirut: Dar 

Almasyriq, 1993. Hlm 62. 
34 Al-Farabi, Kitab Alsiyasah Almadaniyah, Tahqiq Oleh Fauzi Mitri Najjar. hlm 74. 
 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

24 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

yang dipilih oleh rakyat, sarana pemerintahan adalah rakyat, wilayah, keberadaan 
pemerintahan dan pengetahuan pemerintah lainnya.  hujan. lanskap,  Suatu negara 
mempunyai warga negara  Ada warga negara dengan bakat dan kemampuan berbeda. 
Diantaranya adalah para pemimpin dan banyak warga negara yang mempunyai sifat 
yang sama, memiliki keterampilan dan pengalaman untuk melakukan kegiatan yang 
mendukung kebijakan (jabatan) kepala pemerintahan. benih Bagilah masyarakat 
menjadi dua kelompok Masyarakat yang sempurna. Masyarakat yang ideal menurut 
Al-Farabi adalah Manusia yang memiliki keseimbangan  antara bagian-bagiannya. 
Bedanya, masyarakat  mempunyai kekuasaan yang lebih besar, dimana masyarakat 
lebih banyak dikendalikan dan dikendalikan oleh pusat. D. kebijakan nasional Politik 
muncul Yang penting beberapa bidang filsafat mempunyai tujuan politik, namun 
politik bukan sama sekali tujuan, melainkan sarana atau wadah untuk mencapai 
tujuan akhir umat manusia, yaitu kebahagiaan. 

  
 

REFERENSI 
Abidin Ahmad, H. Zainal. Negara Utama, (al-Madianah al- Fadilah)         (Jakarta: 

Kinta, 1968). 
Abdurrahman Marhaba, Muhammad. Min Alfalsafat Alyunaniyah ila    Alfalsafat 

Alislamiyah, (Beirut: Libanon: Uwaidat li Annasyr wa Atthiba’ah, 2000). 
Acmad Toquero Macarimbang, “Envisioning A Perfect City; An Introduction to Al 

Farabi’s Political Philosophy”, in IQRA’: Journal for Islamic Identities and 
Dialogue in Southeast Asia, 1 2013, 73-92. 

Al-Farabi, Abu Nasr Muh}ammad. Arā’ Ahl Madīnah al-Fad ilah. Cairo: al-Handawi, 
2012. 

Al-Farabi. Kitab Alsiyasah Al madaniyah, Tahqiq Oleh Fauzi mitri Najjar, II (Beirut; 
Dar Almasyriq, 1993). 

Bakar, Osman. Hierarki Ilmu: Membangun Rangka Pikir Islamisasi Ilmu Menurut Al-
Farabi, Al-Ghazali, Qutb al-Din Al- Syirazi, terj. Purwanto, Cet.-I, (Bandung: 
Mizan, 1997). 

Boer, De. The History of Philosophy in Islam (Edward R. Jones, Trans), (New York: 
Dover Publications, Inc, 1967). 

Falsafat dan Mistisisme dalam Islam oleh Harun Nasution, cet. ke-12, (Jakarta: PT 
Bulan Bintang, 2008). 

Farabi (al), Abu Nasr Muh}ammad. Kitab Alsiyasah Almadaniyah, Tahqiq Oleh Fauzi 
Mitri Najjar, II Beirut: Dar Almasyriq, 1993. 

Galston, Mirian. Politics and Excellence, The Political Philosophy Al-Farabi. New 
Jersey: Princeton University Press, 1990. 

Hammond, Robert. The Philosophy Of Al-Farabi, (New York: The Hobson Book Press, 
1947). 

Hanafi, Ahmad. Pengantar Filsafat Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1996). 
Hasan, Mustofa. Sejarah Filsafat Islam: Geneologis dan Transmisi Filsafat Timur ke 

Barat, (Bandung: CV Pustaka Setia, 2015). 
Hermawan. Konsep Negara., . 



 

 
 

Vol. 4 No. 1 (2026) 
ISSN : 2985-5829 

  
 

MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 

https://maqolat.com/ 

 

 

25 
 

Muhammad Iqbal Oki Akbar 

Al-Madinah al-Fadilah dalam Filsafat Politik Islam: Eksplorasi Pemikiran Al-Farabi dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 
Tradisional 

Iqbal, Muhammad., dan Amin Husein Nasution. Pemikiran Politik Islam, (Jakarta: 
Kencana, 2010). 

Makdur, Ibrahim. Fi Alfalsafah Alislamiyah: Manhaj Thatbiquh, III. (Mesir : Dar 
Alma’arif, n.d.). 

Nasution, Yusran Asmuni. Pertumbuhan dan Perkembangan Berpikir dalam Islam, 
(Surabaya: Al-Ikhlas). 

Osman Bakar, Hierarki Ilmu: Membangun Rangka Pikir Islamisasi Ilmu Menurut Al-
Farabi, Al-Ghazali, Qutb al-Din Al- Syirazi, terj. Purwanto, Cet.-I, (Bandung: 
Mizan, 1997). 

Parnes, Joshua. An Islamic Philosophy of Virtuous Religions, Introducing Al-Farabi, 
(New York: State University of New York Press, 2006). 

Sjadzali, Munawir. Islam dan Tata Negara, 51-53. 
Sirajud din Zar. Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya, (Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada, 2004). 
Toquero Macarimbang, Acmad. “Envisioning A Perfect City; An Introduction to Al 

Farabi’s Political Philosophy”, in IQRA’: Journal for Islamic Identities and 
Dialogue in Southeast Asia, 1 2013, 73-92. 

Zar, Sirajud din. Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya, (Jakarta: PT RajaGrafindo 
Persada, 2004). 
 
 
 


